
	
   I	
  

 
declarar la corteça de la letra (wie Scherben […] eines Gefäßes) 

 
para percusión y electrónica 

 
(2013/rev. 2014/rev. 2015-16) 

 
https://vimeo.com/242080194 

 
 
 
 

…o de la traducción entendida como una de las bellas artes. 
 
 
Dos ideas de sendos textos centrales en el pensar en torno a la traducción: 
 
 

1. declarar la corteça de la letra. Del prólogo a la traducción que Fray Luis de León realizó de 
El Cantar de los Cantares (y por la que sufrió juicio y varios años de 

encarcelamiento): Solamente trabajaré en declarar la corteça de la 
letra asy llanamente, como si en este libro no uviese otro mayor 

secreto del que muestran aquellas palabras desnudas. Traducción 
entendida, por tanto, no sólo como trasvase del sentido, del 

contenido, de una lengua a otra, sino también un tener siempre 
en cuenta la corteza de la letra, la materialidad de la palabra. Sentir 

el sentido/sonido; la superficie, la piel del lenguaje: que sera 
solamente declarar el sonido dellas, y aquello en que está la fuerza de la 

comparacion, y del requiebro. 
 

 
 
2. wie Scherben […] eines Gefäßes. Del escrito Die Aufgabe des Übersetzers («La tarea del 

traductor») de Walter Benjamin, escrito en 1921 y publicado en 1923 como prólogo 
a sus traducciones de Baudelaire. Benjamin, entre otras cosas, plantea que 

todas las lenguas no son sino como fragmentos de una vasija rota: 
comparadas unas con otras, son todas diferentes, disímiles, pero 
cumplen la propiedad de que podrían encajar unas con otras para 
reconstruir esa vasija de la cual, en otro tiempo posible, habrían 

sido parte. Esa vasija, lo que Benjamin denominaría die reine 
Sprache («el lenguaje puro») no existe sino en potencia, 

virtualmente: el poder comparar las lenguas nos permite 
intuir, vislumbrar la posibilidad de ese lenguaje que las 

englobaría a todas. […] um so beide wie Scherben als Bruchstück eines 
Gefäßes, als Bruchstück einer größeren Sprache erkennbar zu machen («[…] 

para que ambos sean reconocibles como las partes quebradas de un 
lenguaje más vasto, tal como los fragmentos son las partes quebradas de una 

vasija.» Traducción de Andrés Claro). 
 
 



	
   II	
  

Estas dos ideas-fuerza se manifiestan en la pieza en dos aspectos: 
 

a) Por un lado, la vasija rota.  
La misma construcción del instrumento, planteado como un ensamblaje: cuatro materias 

claramente diferenciadas (orgánica [calabaza] + 
cristal [cuarzo] + metal [cuencos 

tibetanos] + agua) más la voz del 
intérprete y la virtualidad de la 

electrónica, conformando un 
instrumento híbrido, frankenstein 

imposible construido a través de la unión 
de «fragmentos de una vasija rota»; 

instrumentos existentes que se 
yuxtaponen, conectan, penetran e 
interpenetran, pero que, en sus 
cercanías y diferencias, no llegan (¿o 

quizá sí?) crear un único cuerpo sonoro. 
O como la dompna soiseubuda del 
trovador Bertran de Born (una mujer 

artificial, imaginaria, fruto del «montaje» de 
las mejores cualidades de todas las mujeres 

que conocía). 
 
 
 

 
b) Por otro lado, la corteza.  

La misma construcción de la obra, planteada como un ensamblaje: cuatro secciones 
claramente diferenciadas por el tipo de materialidad que las manifiesta (fricción sin 
mediación + percusión sin mediación + fricción con mediación + percusión con 
mediación). 

 
• Las secciones primera y tercera se centran en la producción de sonido por medio de 

la fricción de las «corteças» de los cuerpos; pero mientras la primera la plantea de 
una forma directa, sin mediación (la mano izquierda o las varillas de la marímbrida 

actúan sobre las diferentes superficies del instrumento 
para, friccionando, 

ponerlo en 
vibración), en la 

tercera sección la fricción de 
una baqueta/mano sobre otra 
baqueta (que se halla en 

contacto con alguna de las 
partes del instrumento y es la 

encargada de actuar como 
mediación)  producirá la 

vibración, convirtiendo al cuerpo 
sonoro en un gran resonador. 

 
 
 

Cuenco de cuarzo y calabaza africana 

Tres cuencos tibetanos 

Diferentes posiciones de la baqueta que actúa como mediación 
(en contacto con la calabaza o el cuenco) y de la que fricciona 

sobre la primera 



	
   III	
  

• Las secciones segunda y cuarta se centran en la producción de sonido por medio de 
la percusión de las «corteças» de los cuerpos; pero mientras la segunda la 

plantea de una forma directa, sin mediación (las manos o las 
diversas baquetas actúan sobre las 

diferentes superficies del 
instrumento para, percutiendo, 

ponerlo en vibración), en la cuarta 
sección la percusión de un cuenco 
tibetano sobre otro cuenco tibetano 

(que se halla en contacto con la 
superficie exterior del cuenco de 

cuarzo y es el encargado de 
actuar como mediación) 

producirá la vibración, 
convirtiendo al cuerpo sonoro en un 

gran resonador. 
 

Cada sección entendida como traducción de un texto que no existe; un texto que estaría 
escrito en ese «lenguaje puro» del que habla Benjamin, y del cual sólo nos llegan cuatro (entre 
otros muchos) posibles fragmentos como traducciones o materializaciones del mismo.  

 
Estas cuatro lecturas/traducciones diferentes aparecen, se conforman y deforman, de 

acuerdo a la corteza o piel de los propios instrumentos (de acuerdo a sus propiedades acústicas, 
sus desarrollos históricos, sus cargas auráticas…), así como a los diferentes caminos de lectura 
que cada sección propone de los mismos. Tan sólo dos ejemplos: 
 

Ø En la primera sección, ambas manos realizan movimientos contrarios en la lectura 
del cuerpo sonoro. La mano derecha (marímbrida) 

comienza en lo alto de la calabaza e irá 
lentamente desplazándose hacia abajo, 

terminando en el cuenco de cuarzo. La mano 
izquierda, por el contrario, comienza en el 

interior del cuenco de cuarzo, en contacto 
directo con el agua, y realizará 

lentamente el camino inverso, 
desplazándose hasta lo alto de la calabaza. 

 
 

 
Ø En la cuarta sección, el camino (entre otros presentes) se plantea como una aparición 

progresiva de la resonancia. Los instrumentos empleados en la pieza 
son instrumentos que, sin tener prácticamente ningún 

tipo de tradición en el contexto de la música de 
concierto occidental, están cargados de un fuerte 

contenido aurático: aura proveniente del campo de lo 
«exótico» (instrumentos pertenecientes a otras 

tradiciones: calabaza africana, cuencos 
tibetanos) o del de la «sacralidad» (instrumentos 

empleados en alguna forma cultual: cuenco de cuarzo, 
cuencos tibetanos). Su ensamblaje, a lo largo de toda la 
pieza, busca sofocar esta carga aurática, principalmente por 

Marímbrida 

 «Corteças» 

Cejillas 1 y 2 



	
   IV	
  

la eliminación de su característica más acusada: la resonancia. La ausencia de la 
misma se consigue especialmente por la utilización de tres cejillas de guitarra 

dispuestas sobre el cuenco de cuarzo, y que también impiden el libre 
movimiento de la calabaza. Tan sólo en la última sección, los 

dos tipos de cuencos irán lentamente teniendo más 
oportunidades de vibrar (al retirar una a una las 
cejillas) y hacer aparecer esa dimensión resonante. 

Y ésta llegará finalmente a hacer vibrar también al 
intérprete, fundido en la resonancia final. 

 
 

 
 
 

Los fragmentos textuales que aparecen en la voz (en la del intérprete o en la electrónica), se 
mueven y giran todos en torno a Fray Luis de León. 

 
En la parte electrónica se superponen fragmentos del original hebreo de El Cantar de los 

Cantares, junto con la ya mencionada traducción al castellano realizada por Fray Luis y la 
traducción al alemán de Lutero (ésta última considerada por Walter Benjamin como una de las 
traducciones que se han constituido como eventos históricos y han hecho época para una 
literatura y una lengua en tanto traducciones). 

 
En la voz del intérprete hay que distinguir dos momentos diferentes: 
 

I. En menor medida durante la primera sección, pero sobre todo durante la transición de 
la primera a la segunda, el intérprete pronuncia 17 palabras latinas extraídas de las 

17 proposiciones acusatorias redactadas por el tribunal de la Inquisición el 3 de 
marzo de 1573 contra la traducción de Fray Luis. Por ejemplo, en la primera de 

ellas (de la que se toma la palabra Canticum) se le acusa de 
considerar el texto como sólo un texto profano: 

Canticum canticorum est carmen amatorium Salomonis ad filiam 
Pharaonis, et contrarium docere est futile.  

(«El Cantar de los Cantares es un poema amoroso 
de Salomón a la hija del Faraón, y enseñar 

lo contrario es fútil»). 
 

II. Durante la transición de la 
tercera a la cuarta sección, y en menor medida durante 
esta última, el intérprete pronuncia palabras o grupos de 

palabras que Fray Luis plantea (en una carta del 18 
de diciembre de 1573, como respuesta desde la 

prisión en su defensa) como otras posibles 
traducciones del término hebreo zama, traducido por 

Jerónimo en la Vulgata como intrinsecus latet («lo que se oculta 
en su interior»).  

[...] Mas pues la fuerza e injuria de mis enemigos me compele a ello, perdonarme han las orejas honestas 
y religiosas, si para mi debida y necesaria defensa se levantare el velo con que S. Geronimo quiso 
encubrir la vergüenza que a su parecer hallo en este lugar; [...]. Pues digo que S. Geronimo puso este 
rodeo de palabras. Praeter id, quod intrinsecus latet, en lugar de lo que en hebreo se dice con una sola, la 
cual es דחאצ zama. 

Cejilla 3 



	
   V	
  

[...] que S. Geronimo entendio que la palabra zama era el nombre propio con que en aquella lengua se 
nombran las vergüenzas de la mujer [...], no se atrevio a trasladallo en latin por su vocablo. 
(Respuesta que desde la prisión da a sus émulos fray Luis de León [...] sobre el término 
«zama» en la traducción literal y declaración del libro de los Cantares de Salomón. 
Valladolid, 18 de diciembre de 1573.) 
 

 
 
 

José Luis Torá 
 
 
 
 


